
15/03/2020

Terza Domenica di Quaresima


La tua terra è promessa

Gv 4,5-42


Cosa ci faceva quella donna, 
a mezzogiorno, nel momento 
più caldo della giornata, 
quando è al mattino o alla 
fine della giornata che è 
consuetudine attingere acqua 
al pozzo?

Se la Samaritana di cui è 
scritto in Gv 4,5-42  va al  

pozzo a quell'ora, sarà per evitare incontri: si tiene 
volutamente lontana dagli altri, evita il contatto. 
Potrebbe essere ammalata? Potrebbe non volersi 
“contagiare” o più semplicemente “contaminare”? 
Alcuni commentatori ipotizzano che tenda a nascondersi a 
causa di una vita non propriamente tra le righe: ha avuto 
cinque mariti, ed ora sta con un altro, quindi potrebbe non 
voler essere costretta a sopportare pettegolezzi e mormorii 
beffardi.


E se provassimo a formulare altre ipotesi? 
E se la donna si tenesse a distanza dagli altri perché di fondo 
ha un unico grande problema? Ha forse paura? 
È chiaro già all’inizio del dialogo tra lei e Gesù, che la donna 
dà voce ad un pensiero in cui i confini simbolici e concreti 
imposti dalla sua cultura si alternano alla curiosità verso 
l’estraneo. 
Da una parte gli imperativi di sempre: “non accettare 
caramelle dagli sconosciuti”,“non parlare con chi non 

Giunse pertanto ad 
una città della 
Samaria chiamata 

Sicàr, vicina al terreno che 
Giacobbe aveva dato a 
Giuseppe suo figlio

Enzo Oliviero Verzeletti SX



conosci”, “guarda che i maschi sono tutti uguali”; dall’altra la 
domanda di sempre, che viene da un barlume d’intelligenza 
interiore: “E se costui fosse una brava persona?”


Da una parte la chiusura al dialogo, dall’altra l’apertura.

La Samaritana insiste pesantemente su tutto ciò che la 

separa da quell'ebreo che si trova in sua presenza: 
“Come mai tu, che sei giudeo, chiedi da bere a me, che sono 
una donna samaritana?”


Di Gesù viene detto che “doveva” attraversare la Samaria. 
Un imperativo, un compito che gli spetta e al quale non 
intende sottrarsi: 
incontrare questa Samaritana, simbolica rappresentante 
della Samaria, di un paese erede del Regno del Nord, nemico 
del regno del Sud, Giuda, la cui capitale, Gerusalemme, è in 
concorrenza con la sacra montagna della Samaria, il Monte 
Garizim.


E se Gesù fosse proprio lì per risolvere un processo di 
separazione-repulsione-divisione-esclusione-espulsione? 
Tre processi mi sembrano emergere dal testo, tre indicazioni 
d’atteggiamento, tre attitudini da coltivare: risolvere il 
malinteso, analizzare la realtà, scegliere la vita. 
La lettura del testo biblico rivela da subito un “malinteso”, 
un malinteso a proposito dell'acqua. Gesù e la donna parlano 
la stessa lingua, eppure non parlano della stessa cosa: 
chiamano con lo stesso nome due cose diverse; come 
possono capirsi? 
Risolvere il malinteso significa sbarazzarsi dello spreco del 
pensiero, sbarazzarsi di ciò che ostacola la comprensione 
della realtà in cui viviamo.


La Samaritana parla di acqua: quella fatta di idrogeno e 
ossigeno che tira su dal pozzo; Gesù parla della possibilità di 
vivere: spezza il confine simbolico della cultura.


Sono molti i nomi che coprono il reale; un nome può 
indicare pratiche e idee diverse, a volte anche opposte e il 
rischio di non capire la questione è sempre presente. Se non 

Enzo Oliviero Verzeletti SX



ci prendiamo il tempo di ascoltare attentamente, nascono i 
pregiudizi e il pregiudizio è un malinteso. 
Il pregiudizio può scavare trincee di paura ovunque.


All'incomprensione sull'acqua segue quella sullo stato 
civile. 
Proprio come l’acqua cui fa riferimento la Samaritana non è 
la stessa di cui parla Gesù, anche i mariti qui non sono gli 
stessi mariti. 
Nel 722 a.C. il re assiro Sargon II fece deportare i popoli di 
cinque Paesi e li installò in Samaria, con le loro rispettive 
divinità.[1] 
I Samaritani erano stati a contatto con fedi diverse e l’ultimo 
marito della donna – che sia stato un seguace di Baal o - 
effettuando un salto dal logico al simbolico - direttamente 
Baal, rappresenta in ogni caso l’ultimo marito. La condizione 
reale della donna è di essere ormai senza fede nel Dio 
d’Israele: senza marito, senza Dio. 
La Samaria, nella complessità della sua unità territoriale, ha 
rotto l’alleanza con il Signore.


Qui Gesù attinge alla storia specifica della Samaria, non 
stigmatizza, non ha pregiudizi, non crea una teoria generale, 
ma guarda, vede e permette alla Samaria di vedere se stessa 
nel racconto della propria storia, nel racconto di cosa ha fatto 
e ha dovuto fare per sopravvivere. 
Questo è ciò di cui si parla nel dialogo tra Gesù e la 
Samaritana: come fare a vivere per non scomparire, per non 
morire di sete.


Come sopravvivere in un mondo che non ti vuole? 
Pensiamo ai barconi che abbiamo visto respingere con i 
bastoni 
Come vivere in una società in cui nessuno si sente più sicuro 
al proprio posto? Pensiamo alle file ai supermercati, alle 
quarantene, ai raffreddori, ma anche alle carceri… 
Gesù analizza la realtà, rileggendo la storia: non riflette sul 
risentimento o sulle impressioni. 

Enzo Oliviero Verzeletti SX



Il fatto che si riferisca alla storia indica che lascia il posto alla 
ragione, alla razionalità; 
allo stesso tempo, tiene conto della situazione specifica e si 
affida ai fatti per rivolgersi alla persona che ha incontrato. 
Non discute l'ideologia e non accampa un’altra ideologia; 
tiene conto del viaggio, del percorso. 
Si “fa capace” del presente e vede le possibilità di futuro.


È in questo momento che Gesù parla a lungo; il suo dire 
mette in rilievo che esiste, c’è, una prospettiva comune oltre 
le due posizioni della Giudea e della Samaria, di Gesù e della 
Samaritana. 
Né il Garizim, né Gerusalemme sono l'orizzonte ultimo; 
entrambi i luoghi indicano proprio con il loro opporsi 
reciprocamente, una meta di tutt’altro livello, che Gesù 
chiama il Padre, da adorare in spirito e in verità, 
indipendente, e indipendentemente da un luogo e da un 
rituale specifico.


Gesù offre alla Samaritana altro, di più, le offre la 
prospettiva di una vita diversa da quella in cui la donna è 
rimasta inserita per poter vivere.


Gesù si rivolge alla Samaritana dicendo: "Donna dammi 
da bere". Detta così, sembra una parola innocua, quasi come 
chiedere a qualcuno l’ora. Ma questa è una parola forte, 
potente. "Dammi da bere" era l'espressione che annunciava 
la proposta di matrimonio. Almeno questa è la formula che 
suona in Gn 24, al pozzo, quando Rebecca è trovata per 
diventare la moglie di Isacco. 
Nella seguente generazione, sempre allo stesso pozzo 
Giacobbe bacerà Rachele (Gn 29).


La Samaritana dice: "Come, tu che sei ebreo, chiedi da 
bere a me che sono una samaritana?" 
In effetti, è fuori questione che un ebreo possa avere una 
relazione con una donna samaritana. Non si può 
immaginare? 
Non si può immaginare se vince la paura.


Enzo Oliviero Verzeletti SX



Per Gesù, si tratta di stringere un’alleanza, si tratta di 
uscire dalla ripetizione degli scenari antichi, di ristabilire 
l'alleanza con l'Eterno, di riconnettersi con ciò che fa 
accadere la vita. (cfr. 2 Re 17).


Parlando alla samaritana dell’acqua viva, Gesù la sottrae 
al ripiegamento identitario, le fa vedere qualcosa oltre il 
pozzo di Giacobbe.


Così parlando, Gesù rimette in causa le frontiere 
tradizionali, le opposizioni classiche, i paradigmi diventati 
parte della nostra identità. 
C’è una novità: possiamo esistere senza essere nemici di 
qualcuno. 
In un mondo in tensione, Gesù offre una convivialità che è 
consapevole dei conflitti, che è consapevole delle storie, e al 
contempo considera che c'è più da guadagnare insieme che 
separati, uno contro l'altro.


La convivenza richiede una risposta alla sete di vita, passa 
attraverso proposte più interessanti anche in termini ideali: 
non si accontenta di acqua ferma, stagnante, di acqua morta. 
La convivenza implica la resurrezione del desiderio di vivere 
e di essere trasmettitori di energia vitale. La vita non ha 
confini né di religione, né economici, né politici.


Voleva nascondersi la samaritana? Passare inosservata 
per la paura di non farcela?


“Nessuno ti chiamerà più Abbandonata, né la tua terra 
sarà più detta Devastata, 
ma tu sarai chiamata Mio compiacimento e la tua terra, 
Sposata, 
perché il Signore si compiacerà di te e la tua terra avrà uno 
sposo.”[2]


[1] 2 Re 17,24ss.

[2] Is 62,4.


Enzo Oliviero Verzeletti SX




