
19/02/2020

Settima Domenica del Tempo Ordinario


Il bue e l'asino

Mt 5,38-48


Se l’iperbole può essere un 
buon modo
per portare alle estreme 
conseguenze un 
ragionamento sbagliato,
ribaltarne la logica può 
inaugurare una 
trasformazione del punto di 
vista.
L’occhio per occhio, dente 

per dente introduceva nel mondo arcaico una qualche idea di 
giustizia, anche se oggi ci può apparire insoddisfacente. 
Presto venne sostituito dalla riparazione o dalla 
compensazione: non più occhio per occhio, dente per dente, 
ma il valore dell'occhio per un occhio, il valore del dente per 
un dente. Come si misura questo valore?

Nella Mishnà, un libro di tradizione ebraica, cinque 
obblighi ricadono su chi ferisce il suo vicino: deve riparare il 
danno fisico, il dolore, le cure mediche, l’interruzione del 
lavoro, il pregiudizio morale, cioè la vergogna e l’umiliazione 
causate.

Il discorso di Gesù in Mt 5,38-48 va molto oltre tutto 
questo:“Se uno ti percuote la guancia destra, tu porgigli 
anche l’altra”. Non prende l’avvio né dalla punizione, né dal 
risarcimento e neanche dalla riparazione, prende le mosse 
dall’azione risolutrice di colui che è offeso. All’occhio per 
occhio, dente per dente Gesù oppone un autocontrollo che 
erroneamente prendiamo per passività. Offrire l'altra 

Avete inteso che fu 
detto: Occhio per 
occhio e dente 

per dente; ma io vi dico di 
non opporvi al malvagio; 
anzi se uno ti percuote la 
guancia destra, tu porgigli 
anche l'altra

Enzo Oliviero Verzeletti sx - Tramites 2020



guancia richiede coraggio e forza morale. 
“A chi ti porta in giudizio per toglierti la tunica, offri anche il 
mantello.” Quindi: essere pienamente disponibili e generosi 
con chiunque richieda disponibilità e generosità. 
E come si fa? Noi? Che lavoriamo tanto, abbiamo tanto da 
fare e siamo così impegnati in compiti di responsabilità? 
Il Cristo ce lo chiede, perchè si fida: conosce la nostra 
possibilità di amare proprio il nostro nemico, di pregare 
proprio per lui.

Cosa significa “amare”? Cosa significa “nemico”? Se si 
tratta di non fare nulla contro chi ci ha fatto del male, di non 
desiderare il suo male come nell’espressione "Non lo 
augurerei al mio peggior nemico" e di affidarci a Dio quando 
non possiamo perdonarlo con tutto il cuore, fin qui, per 
quanto complicato, riusciamo ad arrivare. 
Ma amare il mio nemico non è un po’ troppo? Questo 
rovesciamento di logica non è chiedere qualcosa che va oltre 
la capacità umana? 
La sfida è sempre nella misura dell'amore che Dio ha per 
tutti noi, questo significa che all’amore non è posto un limite 
e quando nel Padre Nostro chiediamo che ci siano rimessi i 
debiti nella misura in cui li rimettiamo ai nostri debitori, 
siamo noi stessi con il nostro agire quotidiano a delimitare il 
nostro personale grado di esposizione all’amore, da 
accogliere e da dare. Spesso questa capacità di esposizione è 
in relazione alla misura di ciò che ciascuno di noi ha sofferto 
o non ha sofferto.

Nel Libro di Isaia è scritto chiaramente che “Il bue 
conosce il proprietario e l'asino la greppia del padrone, ma 
Israele non conosce e il mio popolo non comprende.”[1]

Nel Libro dei Numeri è anche narrato un interessante 
racconto a proposito di un’asina che vedeva così bene quello 
che il suo padrone era incapace di vedere, da reagire 
istintivamente per metterlo in salvo, anche a costo di essere 

Enzo Oliviero Verzeletti sx - Tramites 2020



percossa senza pietà proprio dal cieco proprietario.[2] 

Buoi ed asini sono forse i piccoli e gli ultimi della storia, 
quelli che prendono gli schiaffi, spesso al posto di altri, ma 
ad un altro livello rappresentano anche la nostra capacità di 
sopportazione e la nostra energia vitale insieme alla nostra 
ignoranza spirituale e la nostra ostinazione insieme a tutte le 
nostre debolezze. Nonostante questo, buoi e asini hanno la 
capacità d’intuire e scorgere la verità, proprio nei momenti di 
maggiore debolezza. Siamo tutti così: anche il peggiore degli 
asini. 
Nel Libro dell'Esodo è scritto molto semplicemente: 
“Quando incontrerai il bue del tuo nemico o il suo asino 
dispersi, glieli dovrai ricondurre. Quando vedrai l'asino del 
tuo nemico accasciarsi sotto il carico, non abbandonarlo a se 
stesso: mettiti con lui ad aiutarlo.”[3]

E allora, grazie al bue e all’asino, quando si fanno 
artigiani di pace tra gli uomini.

…Il bue e l’asino…
Quand’è che li avete visti l’ultima volta insieme?
  

[1] Is 1,3. 
[2] Cfr. Num 22. 
[3] Es 23,4-5. 

Enzo Oliviero Verzeletti sx - Tramites 2020




