
09/02/2020

Quinta Domenica del Tempo Ordinario


Gli dèi bendati

Mt 5,13-16


Se il sale perdesse il 
sapore…

Se la vostra giustizia non 
supererà quella degli scribi 
e dei farisei… 
Ma è possibile superare gli 
scribi e i farisei? 
I farisei avevano l'obiettivo 
di essere i migliori. 

Seguivano la Legge con rigore e irreprensibilmente. Erano i 
più devoti, i più ferventi. Nessuno poteva competere con 
loro. Nessuno era più zelante di loro. Erano meticolosi 
nell’osservanza della Legge. 
Gesù pensa veramente possibile superarli? 
Avete inteso che fu detto... ma, io vi dico... 
La Legge di Mosè condannava l'omicidio, Gesù condanna 
anche la sola ira. 
La Legge di Mosè condannava l'adulterio, Gesù condanna 
anche il solo desiderio. 
Come se ciò non bastasse, continua, rilancia e rincara 
evocando l’eventualità di cavarsi un occhio o tagliarsi una 
mano, o – altrove nel testo – dice che è preferibile una pietra 
al collo per chi scandalizza uno dei piccoli.[1]

Potremmo forse, per stemperare questa Parola, dire che 
l’iperbole, vale a dire parlare esagerando per rinforzare un 
argomento, sia una figura retorica cara a Gesù? 
Se fosse così, Gesù avrebbe adoperato l’iperbole per rendere 
più energica la sua Parola? Gesù è più esigente e superiore a 

Voi siete il sale 
della terra; ma se 
il sale perde il 

sapore, con che cosa lo si 
renderà salato? A null'altro 
serve che ad essere gettato 
via e calpestato dalla gente.

Enzo Oliviero Verzeletti SX



Mosè? 
È sufficiente sostituire la parola Legge con la parola Amore? 
L'amore diventa una nuova Legge, più implacabile della 
precedente? 
Non è così; Gesù non gioca a fare il fariseo, ma invita a 
comprendere che il centro della questione non è la Legge in 
sé, ma la giustizia davanti agli occhi di Dio. 
Gesù non propone una Legge dell'amore più esigente della 
Legge di Mosè; in tal caso, dove sarebbe la liberazione che il 
messaggio evangelico dovrebbe portare? 
Gesù non dice “se voi non supererete gli scribi e i farisei…”, 
ma se la tua giustizia non supererà quella degli scribi e dei 
farisei. 
Il soggetto è la giustizia.


Qualche anno prima che Gesù iniziasse il suo ministero, 
nell'ebraismo c'era una famosa controversia tra due rabbini. 
Uno si chiamava Hillel, l'altro Shammaï. Hillel preferiva il 
rispetto flessibile e accomodante della Legge. Era un modo 
per consentire a quante più persone possibile di onorare Dio. 
Quanto a Shammaï, era più intransigente: sosteneva 
un'osservanza rigorosa e stretta della Legge. 
Gesù non prende posizione in un simile dibattito, ma ne 
rovescia la logica radicalizzandola, sempre invitandoci alla 
comprensione che la nostra giustizia, per essere autentica, 
deve volgere alla misericordia, al meglio per tutti. In base a 
questo stesso principio altrove afferma, per esempio, che il 
sabato è stato fatto per l'uomo e non l'uomo per il sabato [2] e 
sicuramente si può fare del bene di sabato, nonostante la 
Legge mosaica vieti qualsiasi attività in quel giorno della 
settimana; anche fare del bene – e vorrei dire soprattutto - 
significa onorare il Signore e può esser fatto di sabato! 
Quando Gesù adopera l’iperbole (Se il tuo occhio destro ti è 
occasione di scandalo, cavalo e gettalo via da te, oppure, se la 
tua mano destra ti è occasione di scandalo, tagliala e gettala 
via da te), non lo fa per confonderci, ma utilizza un metodo 

Enzo Oliviero Verzeletti SX



per contrastare l’idea che la Legge possa essere oggetto di 
venerazione al posto di Dio. 
Infatti, è noto che un buon modo per mettere in evidenza i 
falsi ragionamenti è condurli fino alle loro estreme 
conseguenze, per renderne manifesti gli errori. 
Questo è ciò che fa qui Gesù: va fino in fondo alla logica 
farisea e si lancia, non su una critica della Legge, ma su un 
discorso che mira a radicalizzarla per smascherare l'errore di 
coloro che dovrebbero essere i più giusti nell'applicarla; in 
questo modo fa capire che perfino gli scribi e i farisei sono 
incapaci di osservare fedelmente la Legge, perché in ogni 
caso è fuori dalla portata di tutti. 
L'unico modo per rendere evidente questa incapacità umana 
è metterla a nudo, così, una volta che sia chiaro a tutti che 
nessuno è in grado di essere del tutto ligio alle prescrizioni 
della Legge, siamo anche in grado di afferrare il nuovo, 
rappresentato dalla buona novella: Gesù, il Cristo, non offre 
un commento aggiuntivo alla Legge mosaica, ma la realizza 
alla perfezione onorando il Padre, guarendo i malati, 
risuscitando i morti, perdonando chi lo tradisce e chi lo 
uccide. 
Nel ventitreesimo capitolo del Vangelo di Matteo, Gesù 
sottolineerà lo spirito che anima la Legge di Mosè e mostrerà 
che scribi e farisei non la comprendono, con alcune terribili 
invettive a loro dirette… infelici voi, scribi e farisei ipocriti, 
che pagate la decima sulla menta, sull'aneto e sul cumino, 
ma trascurate ciò che è più importante nella Legge: la 
giustizia, la misericordia e la fedeltà.[3] 
Gesù mostra i farisei come cattivi teologi che prendono i 
dettagli per il tutto, incapaci di discernere ciò che è 
veramente importante nella Legge, incapaci di coglierne 
l'essenza. Pertanto, non sono idonei a insegnarla proprio 
coloro che si considerano specialisti. 
La loro mancanza di chiarezza intellettuale non può che 
confondere chi li ascolta. 

Enzo Oliviero Verzeletti SX



Gesù li chiamerà guide cieche. Sono squalificati dalla loro 
stessa presunzione, mista a cecità: caricature della dèa 
bendata. 
Gesù rovescia la loro logica. Né l'osservanza accomodante, né 
l'osservanza scrupolosa possono essere criterio primario, 
perché il criterio primario è la "qualità" della giustizia. 
La vocazione del popolo di Dio è quella di combattere 
sempre contro gli idoli. Nulla dovrebbe essere assolutizzato 
tranne Dio. Anche la Legge di Mosè non dovrebbe essere 
assolutizzata. Per questo, deve essere superata. 
La giustizia di cui parla - ed è esempio pieno - Gesù Cristo è 
quella di chi è "davanti a Dio". 
Essere davanti a Dio vuol dire avere atteggiamenti che ci 
accordino con ciò che Dio è, rammentando che siamo stati 
costituiti a Sua immagine e somiglianza. L'osservanza della 
prescrizione morale è semmai una conseguenza di questo 
criterio. 
"Essere giusti" significa essere "aggiustati" o "accordati" da, 
con e a Dio, vale a dire, uniti e “concordi” come corde di uno 
strumento musicale perfettamente intonato.


Gesù non dice che dobbiamo essere migliori degli altri, 
ma che dobbiamo cercare di essere "giusti", vale a dire 
“accordati” a Dio nell’amare il prossimo.

 

 

  

[1] Mt 18,6; Mc 9,42; Lc 17,2. 
[2] Mc 2,27. 
[3] Cfr. Mt 23,13-32.


Enzo Oliviero Verzeletti SX




