09/02/2020
Quinta Domenica del Tempo Ordinario

Gli deéi bendati
Mt 5,13-16

Se il sale perdesse il
sapore...

Se la vostra giustizia non
superera quella degli scribi
e dei farisei...

Ma e possibile superare gli
scribi e i farisei?

I farisei avevano l'obiettivo
di essere i migliori.
Seguivano la Legge con rigore e irreprensibilmente. Erano i
piu devoti, i piu ferventi. Nessuno poteva competere con
loro. Nessuno era piu zelante di loro. Erano meticolosi
nell’osservanza della Legge.

Gesu pensa veramente possibile superarli?

Avete inteso che fu detto... ma, io vi dico...

La Legge di Mose condannava l'omicidio, Gesu condanna
anche la sola ira.

La Legge di Mose condannava l'adulterio, Gesu condanna
anche il solo desiderio.

Come se cio non bastasse, continua, rilancia e rincara
evocando I'eventualita di cavarsi un occhio o tagliarsi una
mano, o — altrove nel testo — dice che € preferibile una pietra
al collo per chi scandalizza uno dei piccoli.[]

Potremmo forse, per stemperare questa Parola, dire che
I'iperbole, vale a dire parlare esagerando per rinforzare un
argomento, sia una figura retorica cara a Gesu?

Se fosse cosi, Gesu avrebbe adoperato I'iperbole per rendere
piu energica la sua Parola? Gesu e piu esigente e superiore a

oi siete il sale

della terra; ma se

il sale perde il
sapore, con che cosa lo si
rendera salato? A null'altro
serve che ad essere gettato
via e calpestato dalla gente.



Mose?

E sufficiente sostituire la parola Legge con la parola Amore?
L'amore diventa una nuova Legge, piu implacabile della
precedente?

Non ¢ cosi; Gesu non gioca a fare il fariseo, ma invita a
comprendere che il centro della questione non ¢ la Legge in
sé, ma la giustizia davanti agli occhi di Dio.

Gesu non propone una Legge dell'amore piu esigente della
Legge di Mose; in tal caso, dove sarebbe la liberazione che il
messaggio evangelico dovrebbe portare?

Gesu non dice “se voi non supererete gli scribi e i farisei...”,
ma se la tua giustizia non superera quella degli scribi e dei
farisei.

Il soggetto e la giustizia.

Qualche anno prima che Gesu iniziasse il suo ministero,
nell'ebraismo c'era una famosa controversia tra due rabbini.
Uno si chiamava Hillel, I'altro Shammai. Hillel preferiva il
rispetto flessibile e accomodante della Legge. Era un modo
per consentire a quante piu persone possibile di onorare Dio.
Quanto a Shammali, era piu intransigente: sosteneva
un'osservanza rigorosa e stretta della Legge.

Gesu non prende posizione in un simile dibattito, ma ne
rovescia la logica radicalizzandola, sempre invitandoci alla
comprensione che la nostra giustizia, per essere autentica,
deve volgere alla misericordia, al meglio per tutti. In base a
questo stesso principio altrove afferma, per esempio, che il
sabato ¢ stato fatto per I'uvomo e non 1'uomo per il sabato [2] e
sicuramente si puo fare del bene di sabato, nonostante la
Legge mosaica vieti qualsiasi attivita in quel giorno della
settimana; anche fare del bene — e vorrei dire soprattutto -
significa onorare il Signore e puo esser fatto di sabato!
Quando Gesu adopera I'iperbole (Se il tuo occhio destro ti €
occasione di scandalo, cavalo e gettalo via da te, oppure, se la
tua mano destra ti & occasione di scandalo, tagliala e gettala
via da te), non lo fa per confonderci, ma utilizza un metodo



per contrastare I'idea che la Legge possa essere oggetto di
venerazione al posto di Dio.

Infatti, € noto che un buon modo per mettere in evidenza i
falsi ragionamenti € condurli fino alle loro estreme
conseguenze, per renderne manifesti gli errori.

Questo ¢ cio che fa qui Gesu: va fino in fondo alla logica
farisea e si lancia, non su una critica della Legge, ma su un
discorso che mira a radicalizzarla per smascherare 1'errore di
coloro che dovrebbero essere i piu giusti nell'applicarla; in
questo modo fa capire che perfino gli scribi e i farisei sono
incapaci di osservare fedelmente la Legge, perché in ogni
caso ¢ fuori dalla portata di tutti.

L'unico modo per rendere evidente questa incapacita umana
e metterla a nudo, cosi, una volta che sia chiaro a tutti che
nessuno € in grado di essere del tutto ligio alle prescrizioni
della Legge, siamo anche in grado di afferrare il nuovo,
rappresentato dalla buona novella: Gesu, il Cristo, non offre
un commento aggiuntivo alla Legge mosaica, ma la realizza
alla perfezione onorando il Padre, guarendo i malati,
risuscitando i morti, perdonando chi lo tradisce e chi lo
uccide.

Nel ventitreesimo capitolo del Vangelo di Matteo, Gesu
sottolineera lo spirito che anima la Legge di Mose e mostrera
che scribi e farisei non la comprendono, con alcune terribili
invettive a loro dirette... infelici voi, scribi e farisei ipocriti,
che pagate la decima sulla menta, sull'aneto e sul cumino,
ma trascurate cio che € pit importante nella Legge: la
giustizia, la misericordia e la fedelta.[3!

Gesu mostra i farisei come cattivi teologi che prendono i
dettagli per il tutto, incapaci di discernere cio che
veramente importante nella Legge, incapaci di coglierne
I'essenza. Pertanto, non sono idonei a insegnarla proprio
coloro che si considerano specialisti.

La loro mancanza di chiarezza intellettuale non puo che
confondere chi li ascolta.



Gesu li chiamera guide cieche. Sono squalificati dalla loro
stessa presunzione, mista a cecita: caricature della dea
bendata.
Gesu rovescia la loro logica. Né 1'osservanza accomodante, né
I'osservanza scrupolosa possono essere criterio primario,
perché il criterio primario € la "qualita" della giustizia.
La vocazione del popolo di Dio € quella di combattere
sempre contro gli idoli. Nulla dovrebbe essere assolutizzato
tranne Dio. Anche la Legge di Mose non dovrebbe essere
assolutizzata. Per questo, deve essere superata.
La giustizia di cui parla - ed &€ esempio pieno - Gesu Cristo
quella di chi e "davanti a Dio".
Essere davanti a Dio vuol dire avere atteggiamenti che ci
accordino con cio che Dio ¢, rammentando che siamo stati
costituiti a Sua immagine e somiglianza. L'osservanza della
prescrizione morale € semmai una conseguenza di questo
criterio.
"Essere giusti" significa essere "aggiustati" o "accordati" da,
con e a Dio, vale a dire, uniti e “concordi” come corde di uno
strumento musicale perfettamente intonato.

Gesu non dice che dobbiamo essere migliori degli altri,
ma che dobbiamo cercare di essere "giusti", vale a dire
“accordati” a Dio nell’amare il prossimo.

(1] Mt 18,6; Mc 9,42; Lc 17,2.
[21 Mc 2,27.
(3] Cfr. Mt 23,13-32.





