08/12/2019
Immacolata Concezione
della B. V. Maria
Lc 1,26-38

1 sesto mese, I'angelo Gabriele
fu mandato da Dio in una citta
della Galilea, chiamata Nazaret.

Come ascoltare oggi il messaggio dell'’Annunciazione?
Come una delle piu ricche testimonianze della grazia divina o
come una bella storia venuta in aiuto all'ispirazione dei
pittori?

Come una “storia sacra” impossibile — in nome della
razionalita — o come una “storia umana”, oggi forse perfino
possibile grazie al progresso scientifico?

Il velo dell'ignoranza e stato strappato!

Abbiamo forse varcato definitivamente la soglia delle
costrizioni culturali e progrediamo nell'indefesso sforzo di
affrancamento da tutti i limiti?

Che si tratti di scegliere tra un tipo di bio-religione
strettamente materialista, che consideri metafora tutto cio
che e privo di evidenza scientifica, e, in antitesi, un tipo di
religione spiritualizzata, teologicamente fissata da norme
esclusivamente antropiche?

La risposta non e dall’'una, né dall’altra parte e infine le due
forme mi sembrano non cosi dissimili.

Come “prova” potrei citare il fatto che anni fa, in Israele,
venne annunciata la scoperta della tomba di Giacomo,
fratello di Cristo; naturalmente si apri un dotto dibattito



circa l'analisi molecolare delle ossa rinvenute; si portarono
prove materiali dell’esistenza di Giacomo e relative al luogo
preciso della sua sepoltura.

Inoltre — altra “prova” - potremmo sorprenderci leggendo
delle infinite discussioni sulla sindone di Torino, non tanto
circa il fatto che esista materialmente un panno, chiamato
“Sacra Sindone”, ma sull'importanza “spirituale” della sua
datazione: come se fosse il carbonio 14 a conferire credibilita
al mistero del Cristo...

La ricerca di prove materiali nel’ambito della
trascendenza mi lascia perplesso, perché € ovvio che una
religione si dissolve, cercando di ancorarsi alla scienza
moderna. Non ci si accorge che in questo bisogno di prove
materiali si cela il desiderio di sfuggire all'ignoto,
difendendosi dal mistero.

D’altra parte, una religione congelata nelle sue
rappresentazioni non consente piu l'accesso all'essenziale,
cioe al tentativo di lasciarsi trasformare dal mistero di cio
che ¢ prima delle parole e prima delle immagini.

Le immagini non sono prigioniere delle nostre
rappresentazioni, piuttosto anteriori a queste: sono metafore
accecanti piu che illuminanti, sono parabole che mettono in
discussione le certezze, lasciando spazio per l'eternita a
interrogativi senza fine.

I Vangeli, quando raccontano 1'Annunciazione o la
moltiplicazione dei pani o le guarigioni miracolose,
sembrano gettarci sempre in un vicolo cieco, quello della
volonta di controllo, del voler “sapere”, o, nella peggiore
delle ipotesi, del non voler “essere presi in giro”, con cio
soccombendo alla tentazione d’invalidare una teoria.

Come se la religione fosse una teoria...

D’altro canto la religione continua a mettere teatralmente
in scena Dio, lasciandolo pero fuori campo, invece di
collocarlo 1i dove €, al cuore di ogni essere.



Forse la lettura della Bibbia ci invita a tutt'altra lettura del
mondo:
la lettura dell'attesa.
L’attesa ci proietta nel futuro, mentre la ricerca della prova
materiale ci ancora ossessivamente al presente. Si tratta di
comprendere che e l'attesa che ci fonda, da significato e
permette la relazione con l'altro, denunciando la vanita di
ogni volonta di controllo, di ogni volonta di sapere ogni cosa,
sia che si tratti dell'inizio o della fine della vita, o di un uomo
che creda di liberarsi dal proprio destino provocandolo o
credendo di poterlo dominare.

Non é forse 'attesa di un bambino che da senso alla vita?
Non certo l'ecografia...pur nella sua indiscussa utilita.

La nostra societa si aspetta tutto dal presente, ma non
puo sopportare l'attesa: I'imperativo € “Tutto Ora”.
Abbiamo dimenticato che aiutare i pit vulnerabili ¢ sempre
piu importante delle nostre certezze, della nostra sicurezza e
della nostra buona coscienza immediata.

Dio non e all’altro capo del nostro telescopio, € li, al cuore
di noi stessi, in attesa: Dio € dove non ce lo aspettiamo,
perché neanche e in fondo a un pozzo come fosse un genio
prigioniero.

L’Annunciazione ¢ letteralmente l'attesa della nostra
speranza.
Senza perché; con la liberta di accettare o rifiutare
quest’attesa.
Maria ha accettato di attendere: "Sono qui per adempiere al
proposito di Dio".

Possiamo ancora essere obnubilati dalla domanda sulla
paternita di Gesu?
Vogliamo comprendere tutto e ci proviamo anche qui
applicando spiegazioni pit 0 meno scientifiche per dire come
Maria ha potuto concepire questo figlio.
L’Annunciazione invita ad andare al di la della domanda.



L’attesa di un bambino ¢ la preparazione di una vita: un
piccolo uomo nel ventre di sua madre.
Figlio di Dio e Figlio di Davide...





