
08/12/2019

Immacolata Concezione 

della B. V. Maria

Lc 1,26-38


l sesto mese, l'angelo Gabriele 
fu mandato da Dio in una cittа

della Galilea, chiamata Nаzaret.


Come ascoltare oggi il messaggio dell'Annunciazione? 
Come una delle più ricche testimonianze della grazia divina o 
come una bella storia venuta in aiuto all'ispirazione dei 
pittori? 
Come una “storia sacra” impossibile – in nome della 
razionalità – o come una “storia umana”, oggi forse perfino 
possibile grazie al progresso scientifico?


Il velo dell'ignoranza è stato strappato! 
Abbiamo forse varcato definitivamente la soglia delle 
costrizioni culturali e progrediamo nell’indefesso sforzo di 
affrancamento da tutti i limiti?


Che si tratti di scegliere tra un tipo di bio-religione 
strettamente materialista, che consideri metafora tutto ciò 
che è privo di evidenza scientifica, e, in antitesi, un tipo di 
religione spiritualizzata, teologicamente fissata da norme 
esclusivamente antropiche?  
La risposta non è dall’una, né dall’altra parte e infine le due 
forme mi sembrano non così dissimili.     
Come “prova” potrei citare il fatto che anni fa, in Israele, 
venne annunciata la scoperta della tomba di Giacomo, 
fratello di Cristo; naturalmente si aprì un dotto dibattito 



circa l'analisi molecolare delle ossa rinvenute; si portarono 
prove materiali dell’esistenza di Giacomo e relative al luogo 
preciso della sua sepoltura. 
Inoltre – altra “prova” - potremmo sorprenderci leggendo 
delle infinite discussioni sulla sindone di Torino, non tanto 
circa il fatto che esista materialmente un panno, chiamato 
“Sacra Sindone”, ma sull'importanza “spirituale” della sua 
datazione: come se fosse il carbonio 14 a conferire credibilità 
al mistero del Cristo…


La ricerca di prove materiali nell’ambito della 
trascendenza mi lascia perplesso, perché è ovvio che una 
religione si dissolve, cercando di ancorarsi alla scienza 
moderna. Non ci si accorge che in questo bisogno di prove 
materiali si cela il desiderio di sfuggire all'ignoto, 
difendendosi dal mistero.


D’altra parte, una religione congelata nelle sue 
rappresentazioni non consente più l'accesso all'essenziale, 
cioè al tentativo di lasciarsi trasformare dal mistero di ciò 
che è prima delle parole e prima delle immagini.


Le immagini non sono prigioniere delle nostre 
rappresentazioni, piuttosto anteriori a queste: sono metafore 
accecanti più che illuminanti, sono parabole che mettono in 
discussione le certezze, lasciando spazio per l'eternità a 
interrogativi senza fine.


I Vangeli, quando raccontano l'Annunciazione o la 
moltiplicazione dei pani o le guarigioni miracolose, 
sembrano gettarci sempre in un vicolo cieco, quello della 
volontà di controllo, del voler “sapere”, o, nella peggiore 
delle ipotesi, del non voler “essere presi in giro”, con ciò 
soccombendo alla tentazione d’invalidare una teoria. 
Come se la religione fosse una teoria…


D’altro canto la religione continua a mettere teatralmente 
in scena Dio, lasciandolo però fuori campo, invece di 
collocarlo lì dove è, al cuore di ogni essere.




Forse la lettura della Bibbia ci invita a tutt'altra lettura del 
mondo: 
la lettura dell'attesa. 
L’attesa ci proietta nel futuro, mentre la ricerca della prova 
materiale ci ancora ossessivamente al presente. Si tratta di 
comprendere che è l’attesa che ci fonda, dà significato e 
permette la relazione con l'altro, denunciando la vanità di 
ogni volontà di controllo, di ogni volontà di sapere ogni cosa, 
sia che si tratti dell'inizio o della fine della vita, o di un uomo 
che creda di liberarsi dal proprio destino provocandolo o 
credendo di poterlo dominare.


Non è forse l'attesa di un bambino che dà senso alla vita? 
Non certo l'ecografia…pur nella sua indiscussa utilità.


La nostra società si aspetta tutto dal presente, ma non 
può sopportare l'attesa: l’imperativo è “Tutto Ora”. 
Abbiamo dimenticato che aiutare i più vulnerabili è sempre 
più importante delle nostre certezze, della nostra sicurezza e 
della nostra buona coscienza immediata.


Dio non è all’altro capo del nostro telescopio, è lì, al cuore 
di noi stessi, in attesa: Dio è dove non ce lo aspettiamo, 
perché neanche è in fondo a un pozzo come fosse un genio 
prigioniero.


L’Annunciazione è  letteralmente  l’attesa della nostra 
speranza.  
Senza perché; con la libertà di accettare o rifiutare 
quest’attesa. 
Maria ha accettato di attendere: "Sono qui per adempiere al 
proposito di Dio".


Possiamo ancora essere obnubilati dalla domanda sulla 
paternità di Gesù? 
Vogliamo comprendere tutto e ci proviamo anche qui 
applicando spiegazioni più o meno scientifiche per dire come 
Maria ha potuto concepire questo figlio.        
L’Annunciazione invita ad andare al di la della domanda. 



L’attesa di un bambino è la preparazione di una vita: un 
piccolo uomo nel ventre di sua madre.


Figlio di Dio e Figlio di Davide… 




